

Edgardo Civallero

# Libros y bibliotecas en Tíbet



# Libros y bibliotecas en Tíbet

Mi agradecimiento a Sara Plaza Moreno por la revisión y corrección del texto y la discusión de las ideas que en él se expresan.

© Edgardo Civallero, 2016.

Distribuido como *pre-print* bajo licencia Creative Commons by-nc-nd 4.0 "Bibliotecario". http://biblio-tecario.blogspot.com.es/

La palabra escrita es enormemente respetada en Tíbet. Las Escrituras poseen una santidad aún mayor que las imágenes ... Los volúmenes sagrados nunca se colocan debajo de esculturas o pinturas religiosas, y se considera poco apropiado llevar un texto sagrado bajo el brazo o por debajo de la cintura. Arrojar aunque sea un fragmento de escrito al suelo es considerado un sacrilegio. La única forma de destruir un texto es mediante su quema ritual. Los libros, por ende, son de gran importancia dentro de la cultura tibetana.

Agnieszka Helman-Ważny (2007).

चित्र सम्मानेश्वर विराधि मान्य देव देव देव से शह भेद में त्या त्या के दह उरा दरा। नेव विश्वकार कर्या हमा हे बद्धा । महत्त्व वह महित्र मार्ग्य कर्म मार्ग्य विश्व साम्य देव साम्य देव साम्य देव स रेपायले अन्यान ने या विषय होता हो जाता है। स्थान के अन्यान के विषय के विषय के विषय के विषय के विषय के विषय के पद्मा स्रोत्या यवहेत्रय द्वाप्त्या स्राह्मा हु अह अपदा महार ब्हु पाय यवह या देवा ने बर बरा द्वार के देश हैं देश हैं के प्रतास के बरा के विकास के तर बरा के के देश के के विकास के विकास के विकास त्रवार गुस्ट्रेन्द्रित्रस्य स्याप्तराता राज्यकाष्ट्रमान्य अन्तर्मा वर्षेत्र वर्षेत्रमान्य स्थानिक वर्षेत्र वर्ष श्वरश्राद्धतारा जिस्ती शृष्ट्यान्त विवेश्वरण्डिक विवेशस्य । सम्बद्धिकार् श्रिने स्थापिक में हें वेत्य हैं से प्रहर प्रवेश हें देश के विश्व के विश न्त्रम र्वेड व्याप्य वर्गेन्द्रवे वर्षे वर्षे कर्णा वर्षे प्राप्त वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे । मासून निर्णातिक किया के मासून प्रदेश हैं प्रतिक के किया है प्रतिक के मासून के मासून

#### El techo del mundo

Llamada *Bod* por los tibetanos y *Xizang* por los chinos, Tíbet<sup>1</sup> se ubica en una meseta de unos 2,5 millones de km<sup>2</sup> que se extiende al norte y al noroeste de la cordillera del Himalaya, la espina dorsal de Asia. Considerado "el techo del mundo", Tíbet es la región habitada más alta del planeta –con una media que supera los 4900 msnm– y es el hogar del pueblo tibetano y de otros grupos étnicos como los Monpa, los Qiang y los Lhoba.

Si bien hay escritos del siglo IV que dan cuenta de la existencia de algunos reinos incipientes en la zona (p.ej. el creado por la dinastía Yarlung), la historia de Tíbet como entidad cultural y política independiente se inició en la primera mitad del siglo VII: de acuerdo a las crónicas históricas, en el 618 comenzó el reinado de Songtsän Gampo, fundador y primer regente del Imperio Tibetano (*Bod Chen Po*). El Imperio no solo unificó el altiplano tibetano, sino que extendió su influencia hasta el norte de los actuales territorios de India, Bután, Nepal y Pakistán, el oeste y el sur de China y el este de Tayikistán, Kirguistán y Kazajistán. La corte se estableció en la ciudad de Lhasa, "el lugar de los dioses", que desde entonces sería la capital del Tíbet.

En el siglo IX, tras la llamada "Era de la Fragmentación", el *Bod Chen Po* se dividió en una miríada de pequeños territorios tradicionalmente agrupados en tres regiones: Ü-

<sup>1</sup> Los lingüistas coinciden en señalar que *Tíbet* deriva de *tībat* o *tūbātt*, vocablos semíticos a su vez derivados del turco *töbäd*, "las alturas".

Tsang en el centro y el oeste, y Amdo y Kham en el este. A lo largo de los siguientes siglos todas ellas sufrieron la influencia de China; de hecho, las dos últimas terminaron bajo su control directo.

Tras la Revolución de Xinhai o Revolución china (1911-1912), que derrocó a la dinastía manchú de los Qing, la última estirpe imperial, se produjo un periodo de inestabilidad y de vacío de poder que la región de Ü-Tsang aprovechó para declarar unilateralmente su independencia como Tíbet (1913). La acción nunca fue reconocida por China, pero mientras en ésta se sucedieron las convulsas épocas de la primera república (1912-1916) y de los señores de la guerra (1916-1928), la segunda guerra sino-japonesa (1936-1945) y la guerra civil (1946-1950), Tíbet disfrutó de cierta libertad y de bastante autonomía. Fue al finalizar la última contienda, cuando la República Popular China se planteó la "reunificación" de todos los antiguos territorios que consideraba como propios.

Las fuerzas del Ejército Popular de Liberación invadieron Tíbet en octubre de 1950, en lo que la historiografía china denomina, muy eufemísticamente, la "Liberación Pacífica de Tíbet". Tal "liberación" asumió la forma de una potente campaña militar, iniciada con la batalla de Chamdo y continuada con una exitosa ocupación a todos los niveles. En 1959, tras un fallido intento de alzamiento por parte de los tibetanos, China derrocó al gobierno cívico-religioso del Dalái Lama, que marchó al exilio; de esta forma se descabezó cualquier intento organizado de rebelión contra los invasores.

La Revolución Cultural maoísta (1966-1976) llevó el proceso un paso más allá, eliminando toda forma de resistencia posible y "pacificando" a los insumisos. Destruyó e hizo desaparecer buena parte del patrimonio tangible e intangible tibetano e impuso la cultura china (la de la mayoría étnica Han) y sus estructuras políticas, sociales y, sobre todo, ideológicas, un proceso aún vigente (Smith, 1986; ICT, 2007).

En la actualidad, China gobierna Ü-Tsang como República Autónoma de Tíbet, mientras que las antiguas Amdo y Kham están desmenuzadas en prefecturas étnicas autónomas incluidas dentro de las provincias de Sichuan, Yunnan, Qinghai y Gansu.

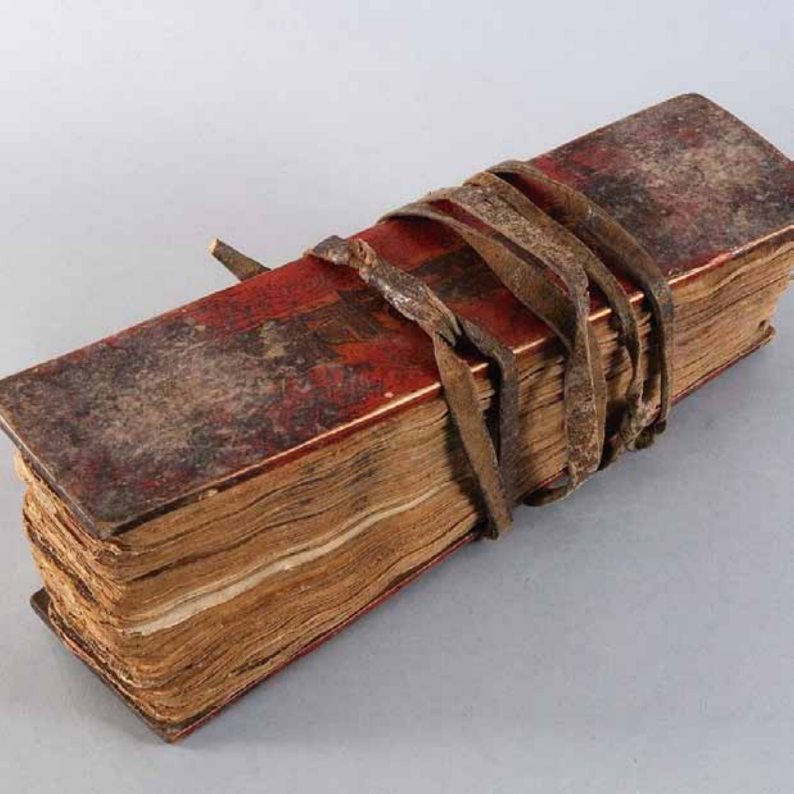
### Cultura y religión en Tíbet

Tanto la historia como la cultura tibetanas mantienen un estrecho vínculo con la religión. Las artes visuales, la literatura, la arquitectura, la música y muchos elementos de la vida cotidiana tibetana derivan directamente de la versión local del budismo (a veces denominada lamaísmo²) o están fuertemente influidas por ella.

Si bien los contactos con el credo fundado por Siddharta Gautama habían existido anteriormente, fue bajo el reinado del emperador Trisong Detsen (755-797) cuando el

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Del tibetano *lama* o *blama*, "jefe" o "alto sacerdote". Dentro del budismo tibetano, la palabra *lama* es actualmente utilizada como título honorífico para un maestro del *dharma* (enseñanzas de Buda / leyes espirituales que rigen el mundo), y es equivalente al *quru* de la India.



budismo se convirtió en la religión estatal; de hecho, Tíbet fue el único territorio asiático que desarrolló y mantuvo con éxito una teocracia budista funcional. Desde entonces, y hasta fines del siglo IX, fueron llegando al Imperio Tibetano distintas corrientes de pensamiento budista procedentes del actual Nepal, de China (monjes del Reino de Khotan) y, sobre todo, de diferentes rincones de la India (de la mano, entre otros, de intelectuales del Reino de Magadha y el Imperio Pala, y de los monjes cachemires de la escuela Sarvāstivāda). La fusión de todas estas influencias generó las tendencias y escuelas que terminarían componiendo el budismo tibetano, un conjunto de creencias que siempre contó con la férrea oposición de los practicantes del *bön*, la religión tradicional tibetana, chamánica y animista<sup>3</sup>.

Junto con los textos y las enseñanzas religiosas, los misioneros budistas introdujeron en Tíbet otros elementos culturales: medicina, astronomía y astrología, técnicas agrícolas, ganaderas y culinarias, ingeniería, alfarería y un largo etcétera.

Para el siglo XII –cuando en India el budismo había dejado de existir como religión organizada debido al renacimiento del hinduismo— se alzaban en territorio tibetano más de 6000 monasterios. Y había aún más *stupas* o *chötens* (adoratorios de estructura hemisférica, que contienen *sarira* o reliquias de santos budistas y son usados como lugares de meditación) y pilas de piedras *mani* (piedras grabadas con el famoso mantra "om mani padme hum", que sirven como formas de oración). Las

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Existen dudas y debates acerca del *bön* y su naturaleza autóctona tibetana y pre-budista. Algunos estudiosos señalan que el *bön* nació cuando el budismo ya estaba fuertemente instalado en Tíbet, y que la "vieja religión" tibetana se alimentó del budismo para crear sus estructuras.

distintas escuelas religiosas eran dueñas del 40% de las tierras y vivían de los impuestos y de las donaciones del pueblo llano; buena parte de la riqueza producida por una plebe prácticamente sometida a un régimen feudal teocrático se invirtió en levantar, ampliar y decorar las magníficas construcciones budistas.

A partir de 1642, la centralidad de la religión y su fusión con la política se hicieron evidentes en la figura de los Dalái Lamas y el régimen de gobierno (*Ganden Phodrang*) que impusieron en todo el altiplano tibetano, con un sistema de sucesión basado en la reencarnación. Los Dalái Lamas son *lamas* de la escuela budista Gelug (la más moderna de todas, fundada a finales del siglo XIV) considerados como reencarnaciones de Avalokiteśvara<sup>4</sup>; a fines del siglo XVI, la escuela Gelug se alió con Altan Khan, el líder mongol más poderoso de entonces, para desbancar y arrinconar a las demás escuelas y hacerse con el poder en Tíbet. A partir de ese momento, los sucesivos Dalái Lamas se impusieron como líderes políticos y religiosos.

Hasta 1959, las bodegas del Potala –la icónica residencia palaciega del Dalái Lama, ubicada en Lhasa– mantuvieron valiosas colecciones de miles de documentos<sup>5</sup> en los que se daba cuenta de la historia y de la cultura tibetanas: manuscritos en pergamino,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Avalokiteśvara ("el Señor que mira [al mundo] desde arriba") es un *bodhisattva*: una persona que, motivada por una gran compasión, desea convertirse en *buda* para beneficio de todos los seres vivientes. Avalokiteśvara, en concreto, encarna la compasión de todos los *budas* (personas que, a lo largo de la historia humana, han alcanzado la sabiduría y el conocimiento perfecto).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> En 1999, Dom po ba Thub bstan rgyal mtshan, bibliotecario de la Biblioteca del Potala, publicó un catálogo con 372 manuscritos valiosos conservados en el Palacio.

volúmenes de textos sagrados escritos con tintas hechas de oro, plata, hierro o cobre (vid. Blezer, 2002), e incluso algunos libros pothī elaborados con hojas de palma. Entre estos últimos se contaban la magnífica copia del sutra titulado Vimalakīrti Nirdeśa (que explica el significado del concepto advaita o "no dualismo", vid. SGBSL, 2006), y ejemplares del Lokātītastava o "Elogio del Supramundano" y de los himnos Niraupamyastava y Acintyastava, escritos por el filósofo indio Nāgārjuna (Shaoyong, 2009).

Hasta ese mismo año, los archivos civiles tibetanos se situaban en el piso inferior del Jokhang de Lhasa: un monasterio de la escuela Gelug que en algunas fuentes antiguas aparece citado como la "Gran Catedral" y que es considerado por los tibetanos como el edificio más sagrado e importante de su tierra. Allí había alrededor de 50 capillas dedicadas a almacenar escrituras y objetos religiosos, entre los cuales había al menos 54 cajas con el *Tripitaka* o Canon Pali (las escrituras sagradas del budismo theravada) y 108 cajas de sándalo que contenían distintos *sutras*. Los pisos superiores estaban ocupados por las oficinas de los distintos cargos político-religiosos, en las que se guardaban cientos de documentos de distintas categorías: desde tratados con siglos de antigüedad hasta formularios de impuestos agrupados en manojos.

### Monasterios, bibliotecas y textos

Tradicionalmente, los monasterios de Tíbet elaboraron las doctrinas sobre las que descansaron las estructuras social, política y religiosa del Estado.



Funcionaron también como las principales entidades de producción, organización y almacenamiento de saberes y documentos en Tíbet. Esa tarea les permitió sostener y perpetuar un *statu quo* basado en el establecimiento y control de ideas y creencias, del que eran los máximos beneficiarios.

El propio nacimiento de la escritura tibetana tuvo a la religión como uno de sus principales detonantes. La tradición señala que Thonmi Sambhoa, un ministro del emperador Songtsän Gampo (mediados del siglo VII), fue enviado a la India para aprender el arte de escribir y a su regreso diseñó el actual sistema tibetano, inspirado en las escrituras brahmi y gupta, con el que fue posible traducir del sánscrito los textos budistas.

El ímpetu escritor de los monjes tibetanos, una vez que dispusieron de un alfabeto propio, fue tal que llegaron a producir unos 4500 manuscritos. Seis siglos después, cuando el budismo había desaparecido de la India y su presencia flaqueaba en Nepal, los tibetanos eran los guardianes exclusivos del corpus documental de su religión: una de las mayores colecciones de este tipo de literatura del mundo y de la historia. El canon budista tibetano superó con creces al existente en lengua china (Helman-Ważny, 2007). Conscientes de ello, la preservación de esos textos se convirtió desde entonces en una prioridad para los monasterios de Tíbet.

Cuando las traducciones de los textos budistas de la India estuvieron completas, los estudiosos tibetanos comenzaron a escribir sus propios comentarios y disertaciones sobre ellas. Cada *lama* importante tenía sus *gsung-'bum* (trabajos reunidos): 10 o 20

volúmenes en los cuales se exploraba el significado de la doctrina budista, su filosofía y su lógica, aunque sin dejar de lado los temas cotidianos. Poco a poco, al vincularse con intelectuales de renombre y albergar sus textos, los monasterios fueron alcanzando fama: p.ej. el de Jonang se asoció al eminente poeta y estudioso Chogle Namgyal (1306-1386), autor de centenares de tomos de contenido religioso entre los que cabe mencionar la serie de tratados sobre el *Vajra Yoga Kalachakra* basados en las enseñanzas de Dolpopa, y el *Vimalaprabha*, notas comentadas sobre el *tantra Kalachakra*.

Los monjes organizaron su literatura religiosa en un canon que incluía una amplia variedad de enseñanzas y reglas. Lo dividieron, muy grosso modo, en dos grandes bloques: el kangyur o bka'-'gyur, "la traducción de la palabra" (que contaba con 108 volúmenes) y el tengyur o bstan-'gyur, "la traducción de los tratados" (otros 227 volúmenes complementarios en los que se comentaban los discursos incluidos en el kangyur). El kangyur incluye sutras o suttas (registros de las enseñanzas orales del Buda Gautama), tantras (literatura del budismo vajrayāna), śāstra (tratados indios traducidos), siddhānta (tratados tibetanos), todos los textos litúrgicos asociados, e incluso las parampara o genealogías gurús-discípulos (guru-shishya) basadas en la tradición oral.

### Papeles y encuadernaciones

Los libros tibetanos podían tener distintos formatos. El más común era el *pothī*, libreto de hojas estrechas y rectangulares basado en los *pustaka* de hojas de palma de la India. Sin embargo, también hubo algunos textos en forma de acordeón (una larga tira de papel grueso, plegada), de rollo (un manojo de varias hojas enrollado sobre sí mismo, o una larga hoja de papel o tira de seda enrollada), o de libro cosido al estilo europeo (Chinnery, s.f.; Vallée Poussin, s.f.).

Para los *pothī* se usó sobre todo papel, dado que la hoja de palma era escasa en Tíbet<sup>6</sup>. Al no estar limitado, como los *pustaka*, por las dimensiones y las proporciones del material, el tamaño de las hojas de los *pothī* era mayor. Curiosamente, los tibetanos no perforaron las páginas de sus libros para unirlas con cuerda, como hacían indios y chinos, sino que las dejaron sueltas.

Aunque se elaboraba principalmente con restos de trapos, a los que se podía agregar cáñamo y corteza de morera de papel (*Broussonetia sp.*), el papel tibetano también estaba hecho con tallos y hojas de plantas de los géneros *Daphne* y *Edgeworthia* (Ilamado *dung lo ma*), y con raíces de plantas de los géneros *Stellera* (papel *re lcag pa*) y *Euphorbia* (papel *re lcag gi rtsa ba*) (Helman-Wazny y Van Schaik, 2012). Cuando se

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> En algunos pothī se utilizó corteza de abedul, un material con características semejantes a la palma (Helman-Ważny, 2007, 2014).

ग्रियाम् वियानाभागम् इत्याणायः वहतः वामाश्रमाश्रश्रेशयाववागायानाः दर्गामानाहेवेचार् राम्याक्यर्र्यर्त्तर्वे स्वर्धित्व अत्यास्य अस्ति स्वर्धित्व स्वर्धित्व स्वर्धित्व स्वर्धित्व स्वर्धित्व स्वर् सन्मायेन्वान्त्रमारीलेख्येन्द्र श्वेकवेनक्ष्वयान्य वान्यान्य मार्थावव इयस्य श्रू यहित पस्यक्रियान यूवामीद्रायतिवासुसदि । वार्षियाचेत्रम् सेवार्षित्रीद्र स्टू स्टू स्वाप्तास्य उर्वेश्वर्याचे विरायम् विराय विराय में प्रति विराय अयाब्रेबर्क् विशेष्ट्रियार्वित्रात् वार्क्षित्रात् वार्क्षित्रात् वार्क्षित्रात् वार्क्षित्रात् वार्क्षित्रात् अस्तिनवामाः वेरिवयमात्रास्य ह्या मार्थिः न्यार्थास्ययमात्राह्यात्रम् त्रवासीस्त्रीक्षाताः स्राधानस्य विकायम् । वास्त्र व्याप्तानस्य । वास् R र्षात्रिक्षण्य निवादिक्षण्य विश्व वि utilizaba papel fino (local o chino), se adherían varias hojas con resina de coníferas o cola animal para crear una lámina multicapa, mucho más gruesa y resistente.

Los textos podían ser manuscritos o impresos. En el caso de los primeros, las hojas podían carecer de renglones, o tenerlos trazados en color amarillo, negro o rojo, y podían contar además con márgenes marcados en negro o rojo. La caligrafía solía ser muy cuidadosa para los textos que conformaban el *kangyur*, y no tanto para el resto (Vallée Poussin, s.f.).

Hasta la llegada de los tipos móviles metálicos occidentales, los libros impresos tibetanos se elaboraron mediante xilografías hechas en planchas de madera de peral. La impresión con bloques de madera se introdujo en Tíbet desde China central durante el s. XV; gracias a ella, cualquier monasterio podía imprimir banderolas *lungta* y pequeños encantamientos (los dos elementos más populares entre los tibetanos). Pero solo los grandes monasterios montaron "imprentas": salas enteras en las que se almacenaban decenas de miles de bloques tallados con textos. Para 1957, por ejemplo, el Gran Monasterio de Derge albergaba una colección de más de medio millón de bloques, depositados y ordenados en diez grandes salas.

El sistema de impresión xilográfico era lento y laborioso: se fijaba el bloque, se entintaba con un pincel, se colocaba encima una lámina de papel, y se frotaba con una pieza de madera o el dorso de la mano. No obstante, los tibetanos se apegaron tanto a él que solo a mediados del siglo XX mostraron cierto interés por otras opciones (Palmieri, 1991).

Los libros se imprimían bajo demanda; los monasterios más importantes y con los repositorios de bloques más poblados eran capaces de imprimir el *kangyur* completo. Por otro lado, aquellos que eran cabeceras de una escuela budista determinada producían los textos didácticos y normativos de dicha escuela (filosofía, práctica espiritual, medicina, astrología, etc.) y los distribuían a sus ramas; el monasterio de Dzogchen, cabecera de la escuela Nyingma, por ejemplo, enviaba sus trabajos a 200 monasterios afiliados.

La posesión de bloques y libros elevaba el estatus de los monasterios tibetanos. El de Narthang, cerca de Shigatse, fundado en 1153, se hizo famoso por sus bloques de la edición entera del *kangyur*, tallados entre 1730 y 1741; tristemente, el monasterio y todos sus contenidos fueron arrasados por los chinos en 1966. La capilla del Buda Vairochana del monasterio de Palcho o Pelkhor Chöde, en Gyantse, también fue conocida por su *Them Pangma Kangyur*, edición del *kangyur* de 1431 que sirvió de modelo a ediciones manuscritas e impresas posteriores, y por su copia de 296 folios y 8000 versos de la *Prajñāpāramitā* (*sutra* de la "Perfección de la Sabiduría"), escrita en letras de oro sobre papel azul índigo en 1442 (Henss, 2014).

Curiosamente, y a pesar del esfuerzo que conllevaba y de su elevado coste, los textos impresos no desbancaron a los manuscritos, que siguieron produciéndose al menos hasta mediados del siglo XX (Helman-Ważny, 2007).

#### El valor de los libros

Aunque una amplia mayoría de libros tibetanos versaron sobre temas religiosos, también se escribieron muchos documentos históricos, que eran cuidadosamente almacenados en los archivos de Lhasa, y una multitud de libros técnicos, académicos y filosóficos.

Los tomos religiosos solían conservarse en los propios monasterios, en bibliotecas capaces de satisfacer las necesidades de miles de lectores, provistas de hileras e hileras de libros que eran adorados y reverenciados como objetos sagrados. Era tal el valor de la palabra escrita en Tíbet que incluso las *stupas* podían contener libros: de hecho, en las *stupas* blancas del monasterio-universidad de Drepung, cerca de Lhasa, se reunieron más de 100.000 versos (Batchelor, 1987).

Algunos *lamas* se hicieron famosos como "descubridores de textos" o "reveladores de tesoros": buscaban, encontraban, compilaban y publicaban *terma*, documentos viejos que habían sido escondidos por otros monjes durante los conflictos políticos de la llamada "Era de la Fragmentación" (siglo IX). Si bien algunos de esos escritos "redescubiertos" pudieron ser auténticos, haber estado escondidos y haber sido verdaderamente recuperados, también hubo quien se los inventó como medio para obtener la legitimación que daban los tiempos antiguos. Los textos redescubiertos (reales o ficticios) permitieron la producción de una nueva literatura avalada por la santidad de las tradiciones de antaño. La posesión de estas (u otras) obras "únicas" fue importante para establecer rangos de importancia y estatus entre las distintas escuelas



de pensamiento budista tibetano; p.ej. el *Rin Chen Gter Mdzod* o "Precioso Tesoro de los Textos Ocultos" (más de 25 volúmenes), una masiva compilación de numerosos *terma*, tuvo una gran relevancia para las escuelas Nyingma y Kagyu (Buswell y Lopez, 2014).

Aunque los aldeanos no conocieran siquiera el alfabeto, solían tener en sus casas un par de libros, los cuales les eran leídos por monjes itinerantes. Además, los sacaban en procesión alrededor de la aldea para garantizar buenas cosechas (Snellgrove y Richardson, 1986). Consideraban un pecado poner algo sobre un libro, y los solían colocar en estantes por encima de su cabeza (Alterman, Alterman y Gewissler, 1987). Para los ricos, poseer una buena biblioteca de textos sagrados era una cuestión de estatus; para los intelectuales, una herramienta de gran ayuda en su práctica espiritual (Knuth, 2004).

#### **Caminos a futuro**

Como parte de la Revolución Cultural maoísta, el 23 de agosto de 1966, en Lhasa, los Guardias Rojos chinos dieron inicio a la campaña de aniquilación de los *sì jiù* o "Cuatro Antiguos": los usos antiguos, las costumbres antiguas, la cultura antigua y el pensamiento antiguo (Ting, 1983).

Durante cinco días, el Jokhang fue revisado y destrozado, y sus contenidos fueron incinerados en una enorme hoguera que se mantuvo ardiendo todo ese tiempo

(Donnet, 1994; Craig, 1999). Los tesoros que el templo albergaba en su interior, y que no pudieron ser salvados por los tibetanos, se convirtieron en cenizas. Choedon (1978) señala que los invasores "mostraron desprecio por la escritura tibetana y prohibieron cantos y danzas tibetanos. Además, confiscaron objetos y artículos religiosos, y los Guardias Rojos quemaron todas las antiguas escrituras sagradas".

Las hogueras volvieron a arder un año después, cuando los monasterios fueron atacados y sus bienes, quemados públicamente (Donnet, 1994). Estos actos se presentaron como "espectáculos" bajo banderas rojas, con fanfarrias de trompetas y tambores; los propios tibetanos fueron forzados a demoler muchos templos mientras descomunales hogueras consumían sus seculares bienes (Bosmajian, 2006).

Mucho se ha escrito sobre el atroz memoricidio perpetrado en Tíbet. Helman-Ważny (2014) lo resume así:

Es bien sabido que la situación política [de Tíbet] en el siglo XX no sólo provocó el desplazamiento de un gran número de libros tibetanos, entre otros objetos del patrimonio cultural, sino que el desplazamiento también tuvo un gran impacto en su estado de conservación. La presencia actual de tantos libros tibetanos en colecciones occidentales no se debe a que fueron vendidos o desechados voluntariamente por sus propietarios tibetanos originales; por el contrario, es directamente atribuible a la reciente invasión china de Tíbet, la posterior destrucción de un alto porcentaje de sus monasterios, y la muerte o desarraigo de muchos practicantes budistas.

La significativa destrucción de los monasterios tibetanos y la devastación de sus colecciones centenarias de libros y manuscritos tuvieron consecuencias de largo alcance. Pues el destino de los libros y de los otros materiales textuales perdidos estaba entrelazado con el de las personas.

La mayoría de los libros que lograron salvarse de la destrucción fueron trasladados a la India por los integrantes de la diáspora tibetana (vid. Dharmananda, 2000). En la actualidad, buena parte se encuentran en la Library of Tibetan Works and Archives (LTWA, Biblioteca de Obras y Archivos Tibetanos), fundada en 1970 por el gobierno en el exilio del Dalái Lama en Dharamshala (estado de Himachal Pradesh, norte de la India). Durante la década de los 70, numerosas instituciones a lo largo y ancho del mundo cedieron copias y originales de obras tibetanas para ayudar a repoblar los estantes de la LTWA y para que se pudieran reeditar y reimprimir trabajos perdidos (Neterowicz, 1989).

Con la aparición de las nuevas tecnologías de la información y la comunicación y el fenómeno de las redes digitales, se han puesto en marcha varias iniciativas internacionales para recuperar, recopilar y digitalizar el acervo documental tibetano. En ellas participan muchas bibliotecas universitarias y estatales de Europa y América del Norte que disponen, en sus colecciones, de manuscritos procedentes de Tíbet.

Hoy por hoy, y a pesar de las prohibiciones, de los olvidos y de la insoportable presión cultural a la que aún se ven sometidos, los tibetanos continúan teniendo una enorme estima y un profundo respeto por su palabra escrita. Son conscientes de que los libros



fueron uno de los sostenes de su cultura, de su fe y de su identidad a través de los tiempos. Y han aprendido –de la forma más dura, triste es decirlo– que el destino de esos volúmenes y el suyo propio están, en efecto, íntimamente entrelazados.

# Bibliografía citada

- 1. Alterman, Benjamin; Alterman, Deborah; Gewissler, Laura L. (1987). From Woodblock to Silicon Chip: The Transmission of Tibetan Language. *Printing History*, 17, 9 (1).
- 2. Batchelor, Stephen (1987). The Tibet Guide. Londres: Wisdom.
- 3. Blezer, Henk (ed.) (2002). Religion and Secular Culture in Tibet. Leiden: Brill.
- 4. Bosmajian, Haig A. (2006). Burning books. Jefferson: McFarland.
- 5. Buswell, Robert E.; Lopez, Donald S. (eds.) (2014). *The Princeton Dictionary of Buddhism*. Nueva Jersey: Princeton University Press.
- 6. Craig, Mary (1999). Tears of Blood: A Cry for Tibet. Washington: Counterpoint.
- 7. Chinnery, Colin (s.f.). Bookbinding. *International Dunhuang Project*. [En línea]. http://idp.bl.uk/downloads/Bookbinding.pdf
- 8. Choedon, Dhondup (1978). *Life in the Red Flag People's Commune*. Dharamsala: Information Office of H.H. the Dalai Lama.
- 9. Dharmananda, Subhuti (2000). From Tibet to India: History of the Attempted Destruction of Tibetan Culture in Tibet and the Efforts at Preservation of Tibetan Culture in Exile. *Institute for Traditional Medicine*. [En línea]. http://www.itmonline.org/arts/drepadd.htm

- 10. Donnet, Pierre-Antoine (1994). Tibet: Survival in question. Oxford: University Press.
- 11. Helman-Ważny, A. (2007). Tibetan manuscripts: scientific examination and conservation approaches. En *Proceedings from the Fifth International Conference of the Institute of Paper Conservation and First International Conference of the Institute of Conservation, Book and Paper Group, Edinburgh, 2006.*
- 12. Helman-Ważny, A. (2014). *The Archaeology of Tibetan Books*. Leiden: Koninklijke Brill.
- 13. Helman-Ważny, A.; Van Schayk, S. (2012). Witnesses for Tibetan Craftmanship: Bringing together Paper Analysis, Palaeography and Codicology in the Examination of the Earliest Tibetan Manuscripts. *Archeometry*, 55 (4), pp. 707-741.
- 14. Henss, Michael (2014). The Cultural Monuments of Tibet: The Central Regions. Volume II: The Southern Tibetan Province of Tsang. Munich: Prestel.
- 15. ICT [International Campaign for Tibet] (2007). *Interpreting Tibet: A Political Guide to Traveling in Tibet*. [En línea]. http://www.tibetpolicy.eu/wp-content/uploads/TibetanChinaTravelGuide.pdf
- 16. Knuth, Rebecca J. (2004). China's Destruction of the Libraries of Tibet. En Raven, James (ed.). Lost Libraries: The Destruction of Great Book Collections since Antiquity. Nueva York: Palgrave Macmillan, pp. 247-260.
- 17. Neterowicz, E. M. (1989). The tragedy of Tibet. Washington: n.d.
- 18. Palmieri, Richard P. (1991). Tibetan Xylography and the Question of Movable Type. *Technology and Culture*, 32 (1), pp. 82-90.
- 19. SGBSL [Study Group on Buddhist Sanskrit Literature] (ed.) (2006). Vimalakirtinirdesa: A Sanskrit Edition Based upon the Manuscript Newly Found at the Potala Palace. Tokyo: Taisho University Press.

- 20. Shaoyong, Ye (2009). A preliminary survey of Sanskrit manuscripts of Madhyamaka texts preserved in the Tibet Autonomous Region. En Steinkellner, E., Qing, D. y Krasser, H. (eds.). Sanskrit manuscripts in China. Proceedings of a panel at the 2008 Beijing Seminar on Tibetan Studies, October 13 to 17, pp. 307-336. [En línea]. http://www.mldc.cn/sanskritweb/resume/ye2009.pdf
- 21. Smith, Warren W. (1986). The Survival of Tibetan Culture. *Cultural Survival Quarterly*, 10 (3), Fall. [En línea]. http://www.culturalsurvival.org/publications/cultural-survival-quarterly/china/survival-tibetan-culture
- 22. Snellgrove, David; Richardson, Hugh (1986). *A Cultural History of Tibet*. Boston: Shambala Publications.
- 23. Ting, L. H. (1983). Library services in the People's Republic of China. *Library Quarterly*, 53, pp. 134-160
- 24. Vallée Poussin, Louis de la (s.f.). Introduction to a Catalogue of the Tibetan Manuscripts from Tun-Huang in the India Office Library. *International Dunhuang Project*. [En línea]. http://idp.bl.uk/4DCGI/education/poussin/index.a4d

# **Imágenes**

- [00] Lápidas tibetanas apiladas. Manang, Nepal. https://eatriderepeat.wordpress.com/
- [01] Libro tibetano. http://flipsidethefilm.blogspot.com.es/
- [02] Libro de oraciones tibetano (1880). http://tumbleword.tumblr.com/
- [03] Planchas de impresión. http://www.tbevoltech.socanth.cam.ac.uk/
- [04] Manuscrito tibetano. http://www.tibetculture.lu/
- [05] Hojas y tapa superior del Thar pa chen po'i mod (Sutra de la Gran Liberación), ca.
- 1880-1920. https://nlmhmd.files.wordpress.com/
- [06] Impresión con planchas de madera: proceso de entintado.

http://www.theworldofchinese.com/

